
Universitat Autònoma de Barcelona  Derecho y Género 2025, 2(2) 
eISSN 2938-9119  102-125 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47 Derecho y Género 2025, 2(2), pp. 102-125 

EL CASO ALYNE PIMENTEL: LA VIOLENCIA OBSTÉTRICA EN 

BRASIL A TRAVÉS DE LA INTERSECCIONALIDAD Y DE LA 

PERSPECTIVA FEMINISTA DEL SUR GLOBAL 

THE ALYNE PIMENTEL CASE: OBSTETRIC VIOLENCE IN BRAZIL THROUGH 

INTERSECTIONAL LENSES AND FROM THE FEMINIST PERSPECTIVE OF THE 

GLOBAL SOUTH 

 
Adriana Ramos De Mello 
Jueza del Tribunal de Justicia de Río de Janeiro (TJ-RJ) 
Profesora de la Escuela Nacional de Formación y Perfeccionamiento de Magistrados (ENFAM) 
Brasil 
https://orcid.org/0000-0002-1756-6786 
mello.adriana25@gmail.com 
 
Michela Vechi Saviato 
Jueza de Derecho del Tribunal de Justicia de Paraná (TJPR) 
Profesora de la Escuela Nacional de Formación y Perfeccionamiento de Magistrados (ENFAM) 
Brasil 
https://orcid.org/0009-0004-9325-1462 
miavechitj@gmail.com 
 

 
Recepción: 03/10/2025 

Aceptación: 14/12/2025 
 

RESUMEN  

En este artículo se analiza el caso Alyne Pimentel desde una perspectiva interseccional y se investiga 

cómo la violencia obstétrica en Brasil refleja e intensifica las desigualdades de género, raciales y de 

clase. Se ofrecen críticas al feminismo blanco hegemónico, basadas en el análisis decolonial del 

feminismo comunitario. El objetivo central es comprender de qué forma esas opresiones se 

entrelazan con la experiencia del parto y evaluar los límites y las posibilidades del sistema de justicia 

para afrontar este fenómeno que ha despojado a las mujeres de la autonomía sobre sus propios 

cuerpos. Para ello, se adopta una metodología cualitativa basada en análisis documental y teórico y se 

comparan marcos normativos nacionales e internacionales con hallazgos de investigaciones empíricas 

ya consolidadas sobre prácticas de atención obstétrica en el país. La fundamentación teórica incluye 

autoras feministas negras y referentes del pensamiento feminista comunitario que emergen en el 

contexto latinoamericano del sur global para dilucidar los refuerzos de la subordinación y las prácticas 

explotadoras del cuerpo-territorio de mujeres indígenas. Los resultados muestran que la violencia 

obstétrica ocurre de manera selectiva y afecta de manera más intensa a las mujeres en situación de 

vulnerabilidad social y que la respuesta judicial, si bien existe, tiende a no incorporar de modo 

consistente los marcadores de género, raza, clase social, etnia y cosmovisión. Se concluye que abordar 

la violencia obstétrica requiere un cambio de paradigma jurídico e institucional, con la necesaria 

adopción de la perspectiva interseccional con los estándares internacionales. 

Palabras clave: derechos humanos de las mujeres; violencia obstétrica; interseccionalidad; feminismo 

comunitario; Poder Judicial. 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47
https://orcid.org/0000-0002-1756-6786
mailto:mello.adriana25@gmail.com
https://orcid.org/0009-0004-9325-1462
mailto:miavechitj@gmail.com


 El caso Alyne Pimentel 103 

 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47  Derecho y Género 2025, 2(2), pp. 102-125 

ABSTRACT 

The article analyses the Alyne Pimentel case and investigates how obstetric violence in Brazil reflects 

and intensifies gender –, race –, and class-based inequalities from an intersectional perspective. In a 

complementary move, it presents the decolonial critiques of hegemonic white feminism developed 

by community feminism. The central objective is to understand how these forms of oppression 

intertwine in the experience of childbirth and to assess the limits and possibilities of the justice system 

in confronting a phenomenon that deprives women of autonomy over their own bodies. To that end, 

the study adopts a qualitative methodology based on documentary and theoretical analysis, 

juxtaposing national and international normative frameworks with findings from consolidated 

empirical research on obstetric care practices in the country. The theoretical framework mobilizes 

Black feminist authors and references from community feminist thought that emerge in the Latin 

American, Global South context to elucidate the reinforcement of subordination and extractive 

practices upon the body-territory of Indigenous women. The results indicate that obstetric violence 

is selectively distributed, more intensely affecting women in situations of social vulnerability, and that 

judicial responses – though they exist – tend not to consistently incorporate the markers of gender, 

race, class, ethnicity, and worldviews/cosmovision. It concludes that addressing obstetric violence 

demands a juridical and institutional paradigm shift, requiring the adoption of intersectional 

approaches aligned with international standards.  

Key words: women’s human rights; obstetric violence; intersectionality; community feminism; 

judiciary. 

 

Sumario: 1. Introducción. 2. Violencia obstétrica: un análisis desde la perspectiva interseccional. 3. 

Historia y fundamentación constitucional: del patriarcado colonial a las normas actuales. 4. La 

violencia obstétrica en contexto empírico: la falta de respeto como característica de la asistencia 

reproductiva en Brasil. 5. Caso Alyne Pimentel y el necesario diálogo con el Sistema Interamericano 

de Derechos Humanos. 6. Conclusiones. 7. Referencias bibliográficas. 

 

1. Introducción 

La violencia obstétrica se define como prácticas abusivas, la falta de respeto o el trato 

inhumano hacia las mujeres (ya sean físicas o simbólicas) durante el embarazo, el parto o el 

posparto, muchas veces legitimadas por los protocolos médicos o por el silencio de las 

instituciones. El término se utiliza para describir las diversas formas de violencia de género 

en los servicios de salud y fue reconocido por la Organización de las Naciones Unidas en 

2019 durante el 74º período de sesiones de su Asamblea General, a través de un informe 

presentado sobre la violencia contra la mujer (Nunes, 2022). En el ámbito jurídico brasileño, 

su denominación es reciente, a pesar de constituir un fenómeno antiguo, profundamente 

arraigado a las estructuras de poder que permean los cuerpos de las mujeres, especialmente 

los racializados o empobrecidos.  

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47


104 Adriana Ramos De Mello & Michela Vechi Saviato   

Derecho y Género 2025, 2(2), pp. 102-125  https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47 

Se trata de una grave violación de los derechos humanos, de un fenómeno multicausal y 

estructural, inserto en una sociedad marcada por el patriarcado, el racismo y las desigualdades 

socioeconómicas heredadas del proceso colonial caracterizado por la explotación y la 

deshumanización. Se expresa por medio de acciones como intervenciones médicas y 

hospitalarias innecesarias, humillaciones verbales, negligencia en la atención sanitaria y 

negación de la autonomía de la partera para tomar decisiones (CIDH, 2019; OMS, 2014). 

Asimismo, por prácticas que violan los derechos fundamentales garantizados por la 

Constitución Federal de 1988 (igualdad, dignidad de la persona humana, derecho a la 

integridad física y moral y a la salud). Esta violencia no se distribuye de manera aleatoria: 

existe un patrón que revela la conjunción entre el género, la raza, la etnia y la clase social.  

En ese contexto, este trabajo tiene el objetivo de analizar cómo la violencia obstétrica refleja 

y, a la vez, refuerza las desigualdades interseccionales existentes en Brasil, a fin de 

comprender de qué manera los sistemas de opresión se articulan para hacer que determinados 

grupos sean más vulnerables a la violación de sus derechos reproductivos. En este caso, se 

atenderá especialmente a las mujeres negras y de pocos recursos1, sin olvidar que la violencia 

no se limita a ellas. 

Para incidir en el análisis interseccional, en este artículo también se incluye la perspectiva del 

denominado feminismo comunitario, que surge en América Latina (a la que los pueblos 

indígenas se refieren como Abya Yala) como una alternativa crítica que cuestiona no solo el 

patriarcado, sino también el propio feminismo occidental con el propósito de ampliar el 

sujeto y el objeto de los feminismos, mediante reconocer la pluralidad de experiencias de las 

mujeres y asumir que la opresión de género no actúa de forma aislada, sino en conjunción 

con la raza, la clase, la sexualidad y el colonialismo o territorialidad, de manera que se alinea 

la perspectiva interseccional con la decolonial. 

La premisa es que comprender la violencia contra las mujeres exige una perspectiva plural, 

sistemática e interseccional capaz de aprehender la complejidad de la realidad en la que 

ocurre, que reconozca que la modernidad occidental ha suprimido o subordinado los cuerpos 

diversos y los saberes originarios. Además, se enfrentan al problema común de la falta de 

 

1 Diversos estudios, como “Desigualdades sociais e satisfação das mulheres com o atendimento ao parto no Brasil: estudo 
nacional de base hospitalar”, publicada en 2014 y realizada con 15.688 mujeres entrevistadas en el posparto, por teléfono, 
entre marzo de 2012 y febrero de 2013, por investigadores de la Fundación Oswaldo Cruz, demostraron que “[…] El color 
de la piel se asoció con la peor evaluación del tiempo de espera hasta que fueran atendidas y menor índice de privacidad 
durante las pruebas; y el trabajo de parto, a su vez, se asoció con menores niveles de respeto y privacidad y al mayor número 
de relatos de violencia”. Vid. D’Orsi et al., 2014.  

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47


 El caso Alyne Pimentel 105 

 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47  Derecho y Género 2025, 2(2), pp. 102-125 

autonomía sobre sus cuerpos, los cuales históricamente no les han pertenecido plenamente, 

así como que han sido tratados como verdaderas colonias de los hombres, los gobiernos y 

los Estados. Este diagnóstico radical, de que los cuerpos han sido colonizados por el 

patriarcado y por el poder estatal, conduce a la demanda central de reclamar la soberanía 

corporal. 

La pregunta que se plantea en esta investigación es: ¿qué mecanismos de la violencia 

obstétrica reflejan y refuerzan las desigualdades interseccionales en Brasil y cómo la 

jurisprudencia internacional/interamericana orienta las respuestas? Se propone en este 

trabajo un enfoque que integre las experiencias particulares de las mujeres en condiciones 

subalternas y que reconozca que la producción y la aplicación del Derecho no son inmunes 

a las estructuras de discriminación.  

La hipótesis de esta investigación es que la violencia obstétrica opera como instrumento de 

perpetuación de las jerarquías sociales en Brasil y que los patrones de exclusión 

institucionalizados que afectan de manera desigual a las mujeres a partir de articular el género, 

la raza, la clase o la etnia. Además, se sostiene que el sistema jurídico, al ignorar o tratar de 

manera neutra esta realidad, contribuye al mantenimiento de estas opresiones.  

En cuanto a la metodología, se adopta un enfoque cualitativo basado en la revisión 

bibliográfica y documental. Se analizaron documentos jurídicos nacionales (Constitución 

Federal de 1988, Resoluciones y Protocolos del Consejo Nacional de Justicia y las políticas 

públicas de salud) e internacionales (CEDAW, Convención de Belém de Pará), prestando 

especial atención a la literatura académica de las investigadoras negras y feministas como 

Kimberlé Crenshaw (2002), Patricia Hill Collins (2019), Carla Akotirene (2018), Sueli 

Carneiro (2023) y Lélia González (2011). A ello se suman los aportes del pensamiento 

feminista comunitario como movimiento epistémico-político insurgente de mujeres 

indígenas en América Latina que nació de las luchas contra el capitalismo colonial-patriarcal 

(de la lucha contra la expropiación de los territorios tradicionales, contra la depredación de 

la naturaleza y contra la violación sistemática de los derechos de los pueblos indígenas) y que 

denuncian las múltiples trayectorias de la opresión que, al igual que a las mujeres racializadas, 

afectan a mujeres indígenas borradas por el feminismo eurocéntrico (que ignoró sus 

especificidades étnico-culturales) y también sufren la invisibilidad dentro de sus propias 

comunidades, consecuencia de la subordinación impuesta por un patriarcado precolonial y 

poscolonial, como Maria Lugones (2014, 2020), Rita Segato (2025) o los trabajos de la 

boliviana Julieta Paredes (2019) y Lorena Cabnal (2010) (feminista maya-xinka de Guatemala 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47


106 Adriana Ramos De Mello & Michela Vechi Saviato   

Derecho y Género 2025, 2(2), pp. 102-125  https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47 

que señala el cuerpo de la mujer como el primer territorio y el primer espacio colonizado, y 

que debe ser visto como un lugar de resistencia comunitaria, que unifica la defensa del cuerpo 

femenino con la defensa de la tierra y del territorio del pueblo). 

2. Violencia obstétrica: un análisis desde la perspectiva interseccional 

La violencia obstétrica ocurre con la apropiación del cuerpo y de los procesos reproductivos 

de las mujeres por los profesionales de la salud a través de relaciones inhumanas, de abuso 

de medicación y de patologización de los procesos naturales. Ello deriva en la pérdida de la 

capacidad de decidir libremente sobre el cuerpo y la sexualidad y repercute negativamente 

sobre la calidad de vida de las mujeres (Diniz et al. 2015).  

Según la OMS (2014: 1), “Todas las mujeres tienen derecho a recibir el más alto nivel de 

cuidados en salud, que incluye el derecho a una atención digna y respetuosa en el embarazo 

y en el parto, y el derecho a no sufrir violencia ni discriminación”. Este es el preámbulo del 

documento de la OMS titulado “Prevención y erradicación de la falta de respeto y el maltrato 

durante la atención del parto en centros de salud”, que reconoce a las mujeres como víctimas 

de abusos, de falta de respeto y de maltratos en instituciones de salud en el momento del 

parto.  

Quattrocchi (2020) resume las características principales de la violencia obstétrica en: (i) 

violencia estructural (multicausal y multidimensional), en el interior de una orden social que 

naturaliza la opresión y que abarca la violencia de género; (ii) violencia contra el recién nacido; 

(iii) violación de los derechos humanos (derecho a la salud y derecho a la salud reproductiva); 

(iv) violencia institucional; y (v) violencia laboral (contra los profesionales de la salud). 

Rita Segato (2025) relaciona la violencia obstétrica con la violencia estructural. Nace del 

sexismo y del racismo. Explica que ello no depende de la actuación discursiva de los actores 

porque se diluye en la mera repetición de las costumbres, en una pauta moral que no se revisa. 

Una especie de tragedia que opera a lo largo de la vivencia de la cultura. En el caso del 

sexismo, la vivencia temporal tiene la misma profundidad que la historia de la especie. En el 

caso del racismo, la historia es mucho más corta: “su fecha de origen coincide rigorosamente 

con el fin de la conquista y colonización de África y al sometimiento de sus habitantes a las 

leyes de la esclavitud” (Segato, 2025: 156). 

La autora sostiene que es más sencillo identificar el racismo en las prácticas y en las actitudes, 

a diferencia del racismo moral, de las personas “bien intencionadas”, cuya única culpa es 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47


 El caso Alyne Pimentel 107 

 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47  Derecho y Género 2025, 2(2), pp. 102-125 

estar supuestamente desinformadas, de modo que esta desinformación crea un punto ciego 

para las sensibilidades jurídicas (que no deja de ser racista) (Segato, 2025: p.159). Cabe añadir 

que dentro del este juego de fuerzas, en el que la normalidad es violenta, está también la 

reivindicación por el “derecho a narrar” el sufrimiento experimentado, lo que refuerza la 

importancia del tema abordado en este artículo: el derecho a ser escuchado según los 

términos establecidos por el discurso jurídico, para que la experiencia de los sujetos 

subalternos no sea “privatizada”, es decir, reducida o silenciada. De acuerdo con Segato 

(2025), la dimensión de género en la violencia se traduce en una intensificación de la violencia 

estructural en las sociedades latinoamericanas, a la luz de lo que Quijano (2005) denomina el 

proyecto civilizatorio de la colonialidad2. 

La evaluación histórica de la violencia dirigida hacia los cuerpos de las mujeres negras, 

deshumanizadas, revela la formación del mito de que serían más fuertes. Eran tratadas como 

cuerpos a disposición del trabajo forzado, la explotación sexual y la reproducción, sin ningún 

reconocimiento de su subjetividad o sufrimiento3. Maria Elizabeth Ribeiro Carneiro (2017: 

228), al estudiar las imágenes de control sobre estos cuerpos, señala que los estigmas se 

extendieron por las pantallas de la memoria del pensamiento social brasileño, configurando 

un repertorio simbólico. Un país con una historia de esclavitud, donde las mujeres negras 

aparecían en los periódicos de la época como mercancías humanas (compra, venta y alquiler 

en los anuncios, como nodrizas), de modo que era posible obtener aún mayores ganancias 

con la propiedad humana femenina en estado de nutrir, “con o sin sus crías”. 

Existen referencias de esta devaluación en la literatura brasileña masculina: Augusto dos 

Anjos (1996), Machado de Assis (1971), José de Alencar (2022)4, entre otros.  

 

2 Vid. Nunes, 2022: 35-36. 

3 Sojouner Truth (2020: 53), en su discurso ampliamente conocido ¿No soy yo una mujer? de 1851, destacó lo errónea que 
era esta diferenciación basada en ese mito, y, sin embargo, esa idea se mantiene hasta hoy: “Los caballeros dicen que las 
mujeres necesitan ayuda para subir a las carretas y para pasar sobre los huecos en la calle y que deben tener el mejor puesto 
en todas partes. ¡Pero a mí nadie nunca me ha ayudado a subir a las carretas o a saltar charcos de lodo o me ha dado el 
mejor puesto! y ¿Acaso no soy una mujer? ¡Mírenme! ¡Miren mis brazos! ¡He arado y sembrado, y trabajado en los establos 
y ningún hombre lo hizo nunca mejor que yo! Y ¿Acaso no soy una mujer? Puedo trabajar y comer tanto como un hombre 
si es que consigo alimento, y ¡puedo aguantar el latigazo también! Y ¿Acaso no soy una mujer? Parí trece hijos y vi como 
todos fueron vendidos como esclavos, cuando lloré junto a las penas de mi madre nadie, excepto Jesús Cristo, me escuchó 
y ¿Acaso no soy una mujer?”.   

4 José de Alencar sirve de ejemplo a la autora mencionada, con la obra “La Madre”, ambientada en la capital de la Corte en 
1855. El personaje Joanna, mujer negra que encarnaba el “sublime martirio” de la maternidad, una maternidad secuestrada 
por el secreto y el silencio de la madre, cautiva, que había cuidado al propio hijo libre como si fuera su nodriza y que, al 
final de la trama, prefiere y consigue morir antes que manchar el honor del hijo que nunca pensó que fuera hijo de una 
esclava. 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47


108 Adriana Ramos De Mello & Michela Vechi Saviato   

Derecho y Género 2025, 2(2), pp. 102-125  https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47 

Según Maria Carneiro (2017), esa construcción histórica de la desvalorización de los cuerpos 

de las mujeres negras también aparece con frecuencia en otros textos de la época. Textos y 

discursos médicos que, preocupados por forjar a la “madre verdadera”, escrutaban los 

defectos en los cuerpos de las mujeres negras: su piel, sus dientes, su aliento, la forma de sus 

senos, sus cicatrices o su fisionomía debían adecuarse a un patrón y examinarse con el fin de 

escoger a una mujer sin afectación moral que pudieran contaminar la “moral del niño”, su 

salud o el futuro de la población y del progreso de la nación. “Los cuerpos pardos y negros 

eran considerados nocivos, indeseables desde el punto de vista del discurso higiénico” 

(Carneiro, 2017: 220). Las imágenes exhiben la “evidencia” de una posición inferior e 

históricamente construida del cuerpo de mujeres negras.  

Una cultura esclavista que repercute en contra de los derechos humanos de niños y mujeres 

y llega hasta la actualidad, como el derecho a la lactancia materna, directamente relacionado 

con la violencia obstétrica. Si bien en Europa surgió la idea de defender la lactancia materna 

como condición para el progreso social, los discursos moralistas europeos, que llegaron a 

Brasil mediante las facultades de Medicina y reflejando esas mismas fuentes, insistieron en 

condenar aquel “mal necesario” y presentaron “evidencias” sobre la posición inferior de los 

cuerpos de las mujeres africanas y sus descendientes. Por tanto, el respeto y la autonomía, en 

particular sobre los cuerpos de las mujeres negras, deben ser reexaminados críticamente 

(Ribeiro Carneiro, 2017). 

Hay registros de que gran parte del conocimiento médico obstétrico, aún vigente, se 

construyó históricamente a partir de las prácticas experimentales realizadas en los cuerpos de 

las mujeres pobres y, sobre todo, de las mujeres esclavas. Un ejemplo paradigmático de esa 

construcción violenta es el del médico estadounidense James Marion Sims, a menudo 

referido como “el padre de la ginecología moderna” (Santana et al., 2024: 6). Sims realizó 

numerosos procedimientos quirúrgicos en mujeres negras esclavas, deliberadamente sin 

anestesia, bajo la afirmación de que esas mujeres poseían una supuesta resistencia fisiológica 

inusual al dolor. Esta concepción pseudocientífica, profundamente racializada, contribuyó a 

consolidar el estereotipo de la mujer negra como biológicamente más resistente, insensible 

al sufrimiento y, por tanto, menos merecedora de cuidados o de analgesia. Este mito, forjado 

a través de intervenciones crueles e inhumanas, todavía persisten en prácticas 

discriminatorias en la atención obstétrica y que justifican omisiones, negligencias y conductas 

violentas en la atención de las mujeres negras durante el parto.  

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47


 El caso Alyne Pimentel 109 

 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47  Derecho y Género 2025, 2(2), pp. 102-125 

Feministas negras, como Lélia González (1984), señalan que, históricamente, la identidad de 

las mujeres blancas se ha asociado a la maternidad como clave de control de los hijos/as 

legítimos (uno de los pilares del patriarcado). De ahí la centralidad del embarazo. Sin 

embargo, para las mujeres negras esclavas, lo más importante era el control sobre sus hijos, 

ya que no heredaban la condición de seres humanos y, comúnmente, no podían ser 

amamantados ni cuidados por sus madres. Desde finales del siglo XX, las cuestiones 

reproductivas centrales han estado en la agenda de las feministas negras en el marco de la 

justicia reproductiva y se relacionan con la esterilización forzada, la criminalización del 

aborto, el acceso a las guarderías y, más recientemente, con la violencia obstétrica.  

Lélia González (2011), al denunciar que las pautas feministas están ligadas a las necesidades 

y valores de mujeres blancas y occidentales, como si fueran únicas y universales, corrobora 

la necesidad de los aportes metodológicos de género, interseccionalidad y de colonialidad 

para comprender que la violencia obstétrica, en el contexto brasileño, no es algo anómalo, 

sino naturalizado. Constituye la falta de respeto característica del sistema de asistencia 

reproductiva en Brasil, según una investigación de la Fundación Perseu5. 

En esos términos, mientras el acceso a las tecnologías del control de la fertilidad proporcionó 

libertad y autonomía a las mujeres privilegiadas, fue utilizado en contra de las mujeres 

racializadas y pobres, al atender a propósitos racistas y eugenésicos, configurando, así, las 

“jerarquías reproductivas” aún vigentes. Se resume en esta declaración: “Cuanto mayor es la 

vulnerabilidad de la mujer, más rudo y humillante tiende a ser el trato [médico] que se le 

ofrece” (Diniz et al., 2015: 5).  

En ese marco histórico, un análisis crítico de los acontecimientos en Brasil requiere una 

comprensión teórica de cómo se entrecruzan las diversas formas de opresión. El concepto 

clave, entonces, es la interseccionalidad, propuesto inicialmente por la jurista Kimberlé 

Crenshaw (1989), a finales de los años 1980. Se propuso en base al texto “Documento para 

el encuentro de especialistas en aspectos de la discriminación racial relacionados con el 

género” que se presentó en la III Conferencia Mundial contra el Racismo, realizada en 

Durban, Sudáfrica, en 2001.  El objetivo era ofrecer un protocolo provisional para identificar 

mejor las diferentes formas de subordinación que evidencian los efectos interactivos de las 

discriminaciones de género y de raza (Crenshaw, 2002: 171). 

 

5 Vid. Nunes (2022: 37-38). 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47


110 Adriana Ramos De Mello & Michela Vechi Saviato   

Derecho y Género 2025, 2(2), pp. 102-125  https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47 

La autora exponía la necesidad de que las instituciones de derechos humanos asumieran la 

responsabilidad de abordar las causas y las consecuencias de dicha discriminación., al estudiar 

casos de discriminación contra las mujeres negras en los Estados Unidos, demostró que las 

mujeres se enfrentaban a la exclusión tanto en el movimiento feminista (centrado en las 

experiencias de mujeres blancas de clase media) como en el movimiento antirracista 

(centrado en los hombres negros). Por tanto, sus experiencias de opresión “trascendieron” 

las categorías aisladas de género o de raza: ellas sufrían por ser mujeres y por ser negras 

simultáneamente. La interseccionalidad, según Crenshaw, revela que la violencia y la 

discriminación que sufren las mujeres negras acontecen no solo por ser mujeres, sino también 

por ser mujeres negras (Crenshaw, 2002), lo que significa que ciertas violencias (como la 

violación sistemática de mujeres esclavas) también constituyen formas de subyugación racial. 

Subraya la autora que su contribución tenía por objeto sugerir formas para comprender las 

experiencias particulares de mujeres étnica y racialmente señaladas, experiencias que se pasan 

por alto en los discursos jurídicos. 

En Brasil, esa perspectiva fue ampliada por las teóricas del feminismo negro, que durante 

décadas han analizado la inescindibilidad estructural entre el patriarcado, el racismo y el 

clasismo en las experiencias de las mujeres negras. La antropóloga Lélia Gonzalez ya 

señalaba, en los años 1980, que la mujer negra sufre una triple discriminación: de género, de 

raza y de clase social, al considerarse socialmente apta solo para el trabajo doméstico o la 

explotación sexual, como resultado del racismo y sexismo estructurales del país.  

Sueli Carneiro (2003: 117-133) señala, por ejemplo, que la criminalización del aborto penaliza 

desproporcionadamente a las mujeres con bajos ingresos, quienes recurren a procedimientos 

precarios e inseguros. Ello “determina en gran medida los índices de mortalidad materna 

existentes en el país” (Carneiro, 2003: 118) y resulta en una mayor mortalidad de las mujeres 

más vulnerables, las negras y pobres, según los datos. Datos que revelan, incluso, que la 

violencia obstétrica contra las mujeres negras es sistemática, en función de los estereotipos 

racistas arraigados, como el de que “las mujeres negras toleran más el dolor”, lo que puede 

llevar a los profesionales a obviar su sufrimiento, resultando, según la Investigación Nascer, en 

Brasil, en un número de muertes de madres negras dos veces mayor que el de madres blancas 

(Ministério da Saúde, 2023a).  

Las mujeres en situación de pobreza experimentan formas agravadas de opresión de género. 

Con menor acceso a la educación y a servicios de salud de calidad, se vuelven más vulnerables 

a los abusos y a las negligencias institucionales. La socióloga brasileña Cida Bento (2022) 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47


 El caso Alyne Pimentel 111 

 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47  Derecho y Género 2025, 2(2), pp. 102-125 

contribuye en esta discusión al exponer los mecanismos mediante los cuales el racismo y el 

elitismo se perpetúan de modo velado en las instituciones. Acuña la expresión “pacto de 

blancura” para describir el acuerdo tácito entre los blancos para no reconocerse como parte 

esencial de la persistencia de las desigualdades raciales en Brasil. Ese pacto implica que las 

personas blancas, incluidas las mujeres blancas en los espacios de poder, naturalizan los 

privilegios del color y la clase al silenciar sobre el racismo y, muchas veces, al excluir la agenda 

racial de las luchas feministas hegemónicas. De este modo, las mujeres que están fuera de ese 

núcleo narcisista terminan sin ser plenamente contempladas por las políticas y por los 

movimientos que se centran únicamente en la opresión de género de forma abstracta.  

3. Historia y fundamentación constitucional: del patriarcado colonial a las normas 

actuales 

Desde el punto de vista normativo, la violencia obstétrica viola una serie de derechos y 

principios consagrados en el ordenamiento jurídico brasileño. La Constitución Federal de 

1988, en su artículo 5.º, caput, establece el principio de igualdad afirmando que “todos son 

iguales ante la ley, sin distinción de cualquier naturaleza”. Garantiza la inviolabilidad del 

derecho a la vida, a la libertad, a la seguridad y a la integridad física y moral. También el 

artículo 1.º, inciso III, afirma la dignidad de la persona humana como el fundamento de la 

República, lo que implica decir que los tratos inhumanos, degradantes o que menosprecien a 

la mujer, tal como ocurre con la violencia obstétrica, son inaceptables bajo la Carta Magna. 

Las discriminaciones fundadas en el sexo, el color, el origen o la posición social contravienen 

el artículo 3º, inciso IV, de la Constitución, que fija el objetivo fundamental de “promover el 

bienestar de todos, sin prejuicios de origen, raza, sexo […]”.  

Además, el artículo 196 de la Constitución consagra la salud como un derecho de todos y un 

deber del Estado, que debe ser garantizado mediante políticas sociales y económicas que 

busquen reducir el riesgo de enfermedad y “el acceso universal e igualitario a las acciones y 

servicios para su promoción, protección y recuperación”. Una asistencia obstétrica que 

niegue la analgesia por prejuicio, que insulte a las parturientas o las someta a procedimientos 

innecesarios, viola el derecho a la salud y a la integridad. Por tanto, atenta contra la dignidad 

y la igualdad material de esas mujeres. 

En el plano infraconstitucional, aunque no existe en Brasil una ley específica que tipifique la 

“violencia obstétrica” (a pesar de los numerosos proyectos de ley que se han acumulado 

durante años en la cámara legislativa federal), existen diversas regulaciones relevantes. La 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47


112 Adriana Ramos De Mello & Michela Vechi Saviato   

Derecho y Género 2025, 2(2), pp. 102-125  https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47 

Política Nacional de Atención Obstétrica y Neonatal del Ministerio de Salud, establecida en 

2005, y la estrategia Rede Cegonha (Red Cigüeña), lanzada en 2011, establecen las directrices 

para la humanización del parto y el nacimiento. Buscan asegurar, por ejemplo, el derecho a 

la presencia de un acompañante en la elección de la gestante durante el trabajo de parto y de 

posparto. Este derecho se reforzó con la ley n.º 11.108/2005, que modificó la legislación del 

SUS (Sistema Único de Salud), a fin de garantizar que las parteras pudieran tener un 

acompañante en los hospitales. Impedir la presencia de ese acompañante, una práctica 

desafortunadamente común en algunos servicios, se considera un acto hostil que 

compromete la seguridad de la mujer. Al respecto, la Organización Mundial de la Salud y 

UNICEF señalan esa prohibición como un factor que aumenta los riesgos para la madre y 

para el bebé. Otra respuesta legal a la presión social fue la creación, en algunas unidades de 

la federación, de leyes estatales o municipales que reconocen y combaten la violencia 

obstétrica (por ejemplo, enumerando prácticas abusivas y previniendo campañas de 

concientización y los protocolos de una atención humana). 

En el ámbito del Sistema de Justicia, cobran importancia los actos normativos emitidos por 

el Consejo Nacional de Justicia (CNJ) 6 relativos a la igualdad de género y raza en el ámbito 

del Poder Judicial7. Al reconocer que los sesgos de género y el racismo estructural pueden 

influir en las decisiones judiciales y el acceso a la justicia, el CNJ emitió, en 2018, la 

Resolución n.º 255, que establece la “Política Nacional de Incentivo a la Participación 

Femenina en el Poder Judicial”. Promueve medidas para reducir las desigualdades de género 

dentro de las profesiones jurídicas. Más recientemente, el CNJ incorporó expresamente la 

dimensión racial en sus políticas: la Resolución n.º 540, de 18/12/2023 modificó la 

Resolución 255 para determinar la paridad de género “con perspectiva interseccional de raza 

y etnia” en las actividades del Poder Judicial.  

 

6 El Consejo Nacional de Justicia (CNJ) es un organismo público del Poder Judicial brasileño responsable de la mejora del 
sistema judicial, con énfasis en el control administrativo y financiero, la transparencia procesal y el cumplimiento de las 
funciones de los jueces. Fue creado en 2004 mediante la Enmienda Constitucional n.º 45 y establecido en 2005, con sede 
en Brasilia y presencia en todo Brasil.  

7 Las Resoluciones del Consejo Nacional de Justicia son actos normativos de rango inferior a la ley, de carácter 
reglamentario, situándose jerárquicamente por debajo de la Constitución Federal y de las leyes ordinarias, pero con fuerza 
vinculante para todos los órganos del Poder Judicial brasileño. La fuente es en el poder reglamentario conferido al CNJ por 
la Constitución Federal (art. 103-B) y por la Ley Orgánica de la Magistratura Nacional, sus resoluciones tienen como 
finalidad uniformizar los procedimientos administrativos, establecer políticas judiciales y regular materias que competen al 
Consejo. Aunque no pueden innovar en el ordenamiento jurídico creando derechos u obligaciones no previstos por ley, las 
resoluciones del CNJ poseen eficacia normativa inmediata y vinculan a los jueces, los tribunales y los operadores del Poder 
Judicial en todo el territorio nacional. Su inobservancia puede derivar en medidas administrativas y disciplinarias. En el caso 
específico de las Resoluciones n.º 255/2018 y n.º 540/2023, que tratan de la política de igualdad de género y raza, estos 
actos establecen directrices obligatorias para la actuación institucional del Poder Judicial, incluso en lo que atañe a la 
incorporación de la perspectiva de género y la interseccionalidad en las decisiones judiciales y en la gestión administrativa 
de los tribunales. 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47


 El caso Alyne Pimentel 113 

 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47  Derecho y Género 2025, 2(2), pp. 102-125 

Las resoluciones que abordan la temática de género y de raza establecen que las desigualdades 

basadas en la raza, el color y la etnia surgen a partir de la discriminación estructural que 

permea la sociedad brasileña, marcada por cerca de 388 años de esclavitud contra las personas 

negras y una abolición inconclusa hasta el día de hoy, según los indicadores económicos y 

sociales que presenta la población negra, especialmente las mujeres negras que enfrentan 

dificultades especiales en el acceso a derechos. Un estado de cosas que constituye una 

discriminación y una violencia de género que entremezcla la raza, el color y la etnia, las cuales 

deben ser abordadas y superadas mediante el Derecho, en particular, a través de las 

herramientas previstas en el Derecho antidiscriminatorio. 

Otra medida relevante es la Resolución CNJ n.º 492/2023, que hizo obligatoria la 

capacitación de magistrados y magistradas en derechos humanos, género, raza y etnia, 

además de determinar el cumplimiento del Protocolo para el Juicio con Perspectiva de 

Género en todas las ramas de la Justicia. Dicho protocolo (elaborado con el apoyo de ONU 

Mujeres) orienta a los jueces a identificar situaciones de violencia de género (incluso 

obstétrica) y la discriminación interseccional en los casos particulares, se aplica el Derecho 

de forma contextualizada y sin estereotipos. Esa normativa abrió el sistema de justicia 

brasileño al enfoque interseccional, lo que puede favorecer interpretaciones más sensibles a 

las desigualdades en los casos de violencia contra las mujeres (incluso en el parto) que llegan 

a los tribunales.  

Cabe mencionar el último instrumento normativo implementado por el Consejo Nacional 

de Justicia: el “Protocolo para el Juicio con Perspectiva Racial”, de la Resolución n.º 598, de 

22 de noviembre de 2024. Este instrumento establece las reglas de escucha cualificada, la 

identificación de los sesgos raciales e interseccionales y la formación continua de magistrados 

y funcionarios públicos en derechos humanos, género, raza y etnia.  

Desde una perspectiva histórica, se puede observar que las raíces de la violencia contra las 

mujeres embarazadas conectan con la estructura patriarcal, colonial y racista forjada a lo largo 

de la historia brasileña. Durante los periodos colonial e imperial, las mujeres (especialmente 

las mujeres negras esclavas), ocupaban el escalón más bajo de la jerarquía social y padecían 

múltiples formas de violencia legitimadas por la legislación de la época.  

La abolición formal de la esclavitud no deshizo inmediatamente esa estructura de opresión. 

Algunas leyes como la Ley del Vientre Libre de 1871 (que declaró libres a los hijos/as de 

mujeres esclavas nacidos a partir de aquella fecha) representaron una medida ambigua: por 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47


114 Adriana Ramos De Mello & Michela Vechi Saviato   

Derecho y Género 2025, 2(2), pp. 102-125  https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47 

un lado, interrumpieron, gradualmente, la reproducción de la esclavitud; por otro lado, 

mantuvieron a las madres negras en la condición de cautivas, muchas veces obligadas a 

amamantar y a criar a sus hijos hasta una cierta edad para después entregarlos o para 

indemnizar a sus antiguos dueños. En la práctica, la libertad prevista en la Ley del Vientre 

Libre solo llegaría realmente en la edad adulta, a los 21 años. El trabajo que los hijos de las 

esclavas prestarían gratuitamente a lo largo de los años al hacendado serviría de 

compensación por los gastos de crianza (techo, comida, ropa, etc.) y de indemnización por 

la pérdida forzada de la “propiedad” (Senado Federal, 2018).  

A finales del siglo XIX y principios del XX aun emergían teorías eugenésicas y políticas de 

blanqueamiento de la población que reforzaban la degradación de las vidas negras e 

indígenas. El acceso de la población negra a los servicios de salud permaneció severamente 

limitado después de la abolición, lo que llevó a muchos a sucumbir a las enfermedades por 

el abandono del Estado. Esta negligencia sanitaria históricamente arraigada estableció un 

precedente trágico: las mujeres negras se enfrentaron a las peores condiciones de salud, de 

asistencia médica y de desigualdad que llega hasta nuestros días.  

4. La violencia obstétrica en contexto empírico: la falta de respeto como 

característica de la asistencia reproductiva en Brasil 

El trabajo de Alaerte Leandro Martins (2006), en su labor al frente de la Red Nacional 

Feminista de Salud, Derechos Sexuales y Derechos Reproductivos del Comité Estatal de 

Prevención de la Mortalidad Materna de Paraná, es considerado el primer trabajo que recopila 

ese tipo de datos en el país. Según destacó Sueli Carneiro (2023b: 69), la mortalidad materna 

como un grave problema de salud pública en Brasil que afecta de manera desigual a las 

distintas regiones brasileñas, pero estadísticamente a las mujeres de menores ingresos y 

educación. Junto a los aspectos socioeconómicos, surgía la cuestión racial: “El análisis es 

difícil de ser realizado debido a la dificultad de comprender la clasificación raza/color, lo que 

muchas veces impide el registro de esta información. Varios Comités de Mortalidad Materna 

están utilizando el criterio color y revisando sus datos” (Martins, 2006: 1). 

En abril de 2025, se lanzó el informe Tendencias en la Mortalidad Materna 2000 a 2020, de las 

agencias de las Naciones Unidas8. Según los datos, cada dos minutos, una mujer muere 

 

8 El informe fue elaborado por la OMS en nombre del Grupo Interinstitucional de las Naciones Unidas sobre Estimaciones 
de la Mortalidad Materna, integrado por la OMS, la UNICEF, la UNFPA, el Grupo del Banco Mundial y la División de 
Población del Departamento de Asuntos Económicos y Sociales de las Naciones Unidas. Utiliza datos nacionales para 
estimar los niveles y las tendencias de la mortalidad materna entre 2000 y 2023; abarca 195 países y territorios; y reemplaza 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47


 El caso Alyne Pimentel 115 

 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47  Derecho y Género 2025, 2(2), pp. 102-125 

durante el embarazo o un parto, de acuerdo con las últimas estimaciones. El informe revela 

retrocesos alarmantes para la salud de las mujeres en los últimos años y presenta el primer 

relato global sobre el impacto de la pandemia de Covid-19 en la supervivencia materna9: no 

por complicaciones directas causadas por la Covid-19, sino por interrupciones generalizadas 

en los servicios de maternidad. Las mujeres embarazadas que viven en situación de 

emergencias humanitarias se enfrentan a algunos de los mayores riesgos globales, ya se deban 

a guerras o a eventos climáticos10.  

La información estadística del Ministerio de Sanidad indica que la tasa de mortalidad materna 

en mujeres negras alcanzó 110,6 por cada 100.000 nacidos vivos en 2022, más del doble del 

promedio nacional (57,7) para las mujeres blancas, cuya tasa fue de aproximadamente 46,5.  

La investigación Nascer no Brasil (Leal y Gama, 2014) presenta el concepto de la razón de la 

mortalidad materna (RMM). En este caso, se considera el número de fallecimientos 

registrados hasta 42 días después de finalizar el embarazo (atribuidos a causas relacionadas 

con la gestación, el parto y el puerperio) por cada 100 mil nacidos vivos. En los años 2020 y 

2021, durante la pandemia de Covid-19, la diferencia también fue significativa: en 2021, la 

RMM fue de 194,8 en el caso de mujeres negras (127,6 en 2020); 121 en blancas (64,8 en 

2020) y 100 en mestizas (68,8 en 2020). Sin embargo, incluso sin el contexto de la pandemia, 

se registraron datos similares en un período anterior: en 2016, las mujeres negras sumaban 

119,4 muertes/100 mil nacidos vivos frente a 52,9 en las blancas  

Una investigación reciente de la Fundação Oswaldo Cruz (2024), vinculada al Ministerio de 

Sanidad brasileño señala que el 65% de las mujeres del Estado de Rio de Janeiro sufrieron 

algún tipo de violencia obstétrica. La investigación Nascer no Brasil 2 – Pesquisa Nacional sobre 

Perda Fetal, Parto e Nascimento11 (LEAL, 2024), publicada en septiembre de 2024, revela que 

las desigualdades sociales y étnicas relacionadas con la educación o los ingresos incrementan 

la vulnerabilidad de las mujeres embarazadas, y las hace más propensas a enfrentar problemas 

de salud durante el embarazo. Además, cabe mencionar que las demoras en la asistencia 

 
todas las estimaciones previas publicadas por la OMS y el Grupo Interinstitucional de las Naciones Unidas sobre 
Estimaciones de la Mortalidad Materna. 

9 Se estima que, en 2021, más de 40.000 mujeres murieron durante el embarazo o el parto, un aumento de 282.000 a 322.000 
en relación con el año anterior. 

10 Para las mujeres, en ese contexto, los riesgos son alarmantes: una niña de 15 años se enfrenta a un riesgo de 1 entre 51 
de morir por causas maternas en algún momento de su vida, en comparación con 1 entre 593 en los países más estables.  

11 Los datos se recogieron a partir de 1.923 entrevistas con mujeres ingresadas tanto para parir como por pérdida fetal en 
29 maternidades públicas y privadas de 18 municipios fluminenses, entre los años de 2021 y 2023. Disponible en: 
https://nascernobrasil.ensp.fiocruz.br/ Accedido en: 10 dic. 2024. 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47
https://nascernobrasil.ensp.fiocruz.br/


116 Adriana Ramos De Mello & Michela Vechi Saviato   

Derecho y Género 2025, 2(2), pp. 102-125  https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47 

obstétrica es el principal factor relacionado con la mortalidad materna. El tiempo para 

obtener una atención adecuada es un factor importante, ya que es necesario que todas las 

mujeres tengan acceso a la atención obstétrica de emergencia de manera oportuna. 

El derecho a elegir la modalidad del parto también atraviesa recortes de clase social 

(educación e ingresos): la analgesia epidural y la cesárea selectiva son procedimientos 

realizados con mayor frecuencia en mujeres blancas con alto nivel educativo. Una 

investigación coordinada por Maria do Carmo Leal (2017) sobre los partos en Brasil 

evidenció que las mujeres negras y las mestizas se ven desproporcionadamente más afectadas 

por las prácticas inadecuadas. Presentan 1,6 veces más riesgo de no recibir una atención 

prenatal adecuada, una mayor probabilidad de no tener vínculo con una maternidad 

predefinida para el parto y 1,67 veces más posibilidades de estar solas durante el parto (a 

pesar de que la ley menciona un acompañante). Enfrentan con mayor frecuencia la llamada 

“peregrinación” en busca de un lugar para dar a luz. Aunque la tasa de episiotomía (corte 

quirúrgico en el perineo) ha sido menor para mujeres negras que para las blancas, cuando las 

mujeres negras fueron sometidas a episiotomía recibieron menos anestesia local con analgesia 

que las blancas. La administración de menor analgesia a las parturientas negras sugiere un 

sesgo racial en la conducta médica, posiblemente ligado al estereotipo racista de que las 

personas negras “soportan más dolor”, un eco contemporáneo de la permanente 

deshumanización del cuerpo negro. El citado estudio señaló que las mujeres negras son las 

que más sufren violencia verbal por parte del personal obstétrico (gritos, insultos, 

reprimendas). 

Las prácticas inhumanas y de desigualdad llevaron a autoras como la investigadora 

estadounidense Dána-Ain Davis (2019) a acuñar el término “racismo obstétrico”. Lo define 

definiéndolo como la intersección entre la violencia obstétrica de género y el racismo 

estructural en la salud, que expone a las mujeres negras y a sus bebés a un mayor riesgo. Estos 

estudios demuestran que el racismo institucional en la salud es un factor contribuyente al 

fenómeno. Como consecuencia, el término “el color del dolor”, presente en el título del 

estudio de Leal et al (2017), evidencia que el dolor de las mujeres negras es frecuentemente 

ignorado o subestimado en los servicios de salud. 

La investigación de Mello, Paiva y Sento-Sé (2024), del Núcleo de Investigación en Género, 

Raza y Etnia de la Escuela de Magistratura del Estado de Rio de Janeiro (EMERJ), analiza 

cómo los actos de abuso, la falta de respeto o la negligencia en el contexto del embarazo, el 

parto y el posparto constituyen violencia obstétrica en Brasil. Muestra que los profesionales 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47


 El caso Alyne Pimentel 117 

 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47  Derecho y Género 2025, 2(2), pp. 102-125 

de la salud se resisten a reconocer el fenómeno, debido a la falta de una definición clara, de 

fundamentos técnicos o del temor a que se utilice como una forma de politización o de 

criminalización indebida. Asimismo, también se examina cómo el sistema jurídico brasileño 

(leyes, propuestas legislativas y decisiones judiciales) y las normas internacionales (en el 

marco del sistema interamericano de derechos humanos) abordan esa forma de violencia. 

Finalmente, en el estudio se proponen recomendaciones para la prevención y la reparación: 

mejorar el acceso a la información; capacitar a profesionales del Derecho y de la salud; 

adoptar protocolos de atención humanizada; reformar las estructuras legales y de 

infraestructura para garantizar que las mujeres embarazadas sean tratadas con dignidad.  

En ese mismo sentido, el artículo de Livia Paiva, Adriana Ramos de Mello e Isadora Vianna 

Sento-Sé (2025) muestra, a partir del análisis de 100 procesos juzgados por el Superior 

Tribunal de Justicia, cómo la violencia obstétrica permanece invisibilizada en el ámbito 

judicial. Las autoras identificaron 31 formas de violencia obstétrica registradas en 

documentos legales como las humillaciones, la naturalización del dolor, la negligencia 

institucional y la falta de respeto en relación con la autonomía de las mujeres. Sin embargo, 

constataron que los daños indemnizables se centran, casi exclusivamente, en los perjuicios 

sufridos por los recién nacidos. La investigación concluye que esa invisibilidad de las 

violaciones cometidas contra las madres requiere reformas jurídicas y políticas que aseguren 

la atención humanizada y el respeto de los derechos. 

5. Caso Alyne Pimentel y el necesario diálogo con el Sistema Interamericano de 

Derechos Humanos 

El caso de Alyne da Silva Pimentel Teixeira ilustra de manera contundente la relación entre 

la violencia obstétrica y la discriminación. Alyne era una mujer negra, joven, de 28 años y con 

bajos ingresos, que vivía en un área periférica de Río de Janeiro. Un perfil que concentra 

factores de vulnerabilidad en el acceso a los servicios de salud de calidad. En noviembre de 

2002, a los seis meses de embarazo, Alyne buscó atención en una clínica de salud pública al 

presentar malestar. Según la reconstrucción de los hechos, ella no recibió la atención 

adecuada: hubo demora en el diagnóstico y, después de sufrir un aborto espontáneo tardío 

con complicaciones, no la trasladaron a tiempo a un hospital con la estructura necesaria de 

obstetricia. Agonizó durante días y sufrió negligencia y omisiones sucesivas, una clara 

manifestación de la violencia obstétrica por omisión de socorro y de racismo institucional, 

puesto que los pacientes en estado grave (especialmente si son negras y pobres) muchas veces 

no reciben la atención prioritaria en el saturado sistema público. El 16 de noviembre de 2002, 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47


118 Adriana Ramos De Mello & Michela Vechi Saviato   

Derecho y Género 2025, 2(2), pp. 102-125  https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47 

Alyne Pimentel falleció a consecuencia de una hemorragia interna y de insuficiencia orgánica. 

Dejó una hija pequeña. Su muerte hubiera sido una muerte materna evitable, pero acabó 

siendo el resultado de la combinación perversa del sexismo (en que se devalúa la salud de la 

mujer), racismo (indiferencia ante el sufrimiento de una mujer negra) y clasismo (negligencia 

típica que enfrentan los usuarios pobres del Sistema Único de Salud).   

Ante esa evidente injusticia, la madre de Alyne, junto con algunas organizaciones de derechos 

humanos (incluido el Centro para la Justicia y el Derecho Internacional y la ONG Advocacy), 

buscó exigir responsabilidades al Estado brasileño. Tras agotar los recursos internos sin 

obtener una reparación adecuada, el caso se presentó en 2007 al Comité de la CEDAW, el 

organismo de la ONU responsable de supervisar la aplicación de la Convención sobre la 

Eliminación de Todas las Formas de Discriminación contra la Mujer. En julio de 2011, el 

Comité de la CEDAW emitió su decisión. Concluyó que Brasil había violado los derechos 

humanos de Alyne, en particular sus derechos a la vida, a la salud y a la no discriminación, 

según los artículos 2 y 12 de la Convención de la CEDAW. Esta decisión fue histórica: era 

la primera vez que un organismo internacional de derechos humanos exigía responsabilidades 

a un Estado por las muertes maternas derivadas de los errores en la atención médica. En 

esencia, el Comité reconoció la muerte de Alyne como una forma de violencia de género y 

enfatizó que las mujeres (y en particular las mujeres de grupos vulnerables) tienen derecho a 

una atención sobre la maternidad digna y de calidad. 

La decisión del Comité de la CEDAW presentó importantes contribuciones jurídicas en el 

sentido de exponer su dimensión interseccional. Los expertos destacaron que los casos como 

el de Alyne no son incidentes aislados, sino que se insertan en un patrón sistemático de 

discriminación racial y socioeconómica en los servicios de salud de Brasil (Catoia et al., 2020). 

Es importante subrayar que el Comité entendió que Alyne falleció no solo debido a un error 

médico individual, sino también porque era mujer, negra, pobre y dependiente del sistema 

público de salud. Una serie de factores que se combinaron para que ella no recibiera la 

atención urgente que hubiera podido salvar su vida. Al articular las categorías de género, raza 

y clase en el análisis del caso, el Comité asentó nuevas bases legales y formales para el enfoque 

interseccional de violencia contra las mujeres (Catoia et al., 2020). Según el estudio de Cinthia 

Catoia, Fabiana Severi e Inara Firmino, dicha decisión profundizó en la comprensión de 

cómo “la discriminación racial agrava la violencia de género y afecta la salud reproductiva de 

las mujeres negras, pobres y de zonas periféricas”.  

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47


 El caso Alyne Pimentel 119 

 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47  Derecho y Género 2025, 2(2), pp. 102-125 

La muerte de Alyne da Silva Pimentel Teixeira expuso, de manera paradigmática, la 

intersección entre la violencia obstétrica por omisiones del Estado, el racismo institucional y 

la desigualdad socioeconómica. En 2011, el Comité de la CEDAW responsabilizó al Estado 

brasileño por violar, entre otros, el derecho a la vida, el derecho a la salud y el deber de no 

discriminar. Enfatizó la obligación de garantizar la atención obstétrica de calidad, sin 

discriminación, incluso cuando se presta a través de las instituciones privadas bajo la 

supervisión del Estado (CEDAW, Alyne vs. Brazil, Comunicación n.º 17/2008, “Views” de 

25 de julio de 2011). La decisión estableció medidas estructurales (acceso oportuno a 

urgencias obstétricas, formación antidiscriminatoria, rendición de cuentas y reparaciones), 

inaugurando un hito internacional sobre la debida diligencia reforzada en la salud materna 

(CEDAW, 2011; Center for Reproductive Rights, 2011). 

La decisión del caso Alyne Pimentel remarcó que la discriminación racial, la desigualdad de 

género y la pobreza se combinaron para producir el desenlace trágico. Al articular esas 

categorías en el análisis del caso, la decisión inauguró las bases formales para un enfoque 

interseccional de las violaciones de los derechos reproductivos. Incidió en la comprensión 

de cómo el racismo estructural agrava la violencia de género y afecta a la salud de las mujeres 

negras, pobres y de zonas periféricas. En este sentido, de acuerdo con Sueli Carneiro (2023: 

58), es posible afirmar que el descuido institucional que victimó a Alyne refleja el 

funcionamiento de un “dispositivo de racialidad” dentro del sistema de salud: una dinámica 

en que la posición social de las mujeres negras (construida por el racismo) resulta en una 

menor apreciación de sus cuerpos y en una menor atención a su dolor.  

En otras palabras, la lógica de la blancura (el privilegio estructural invisible asociado al hecho 

de ser blanco) (Bento, 2022) naturaliza la exclusión de las mujeres negras de los cuidados 

adecuados. Esto es un efecto, según Sueli Carneiro (2023a), de la dinámica negativa de la 

racialidad negra que condena a las mujeres a la violación sistémica de sus derechos 

reproductivos, a quienes se les ofrece un trato diferenciado con una menor atención, lo que 

evidencia el racismo institucionalizado. La obra refleja la discriminación reproductiva al 

arrojar luz sobre la cuestión del tratamiento de los miomas, en la que se aplican 

prioritariamente técnicas conservadoras mediante medicación y terapia expectante para las 

mujeres blancas, mientras que, para las mujeres negras, cuyo útero tendría un menor valor, 

normalmente se indica la histerectomía. 

En el Sistema Interamericano de Derechos Humanos (SIDH), la problemática de la violencia 

obstétrica y de las violaciones de los derechos sexuales y reproductivos de las mujeres se ha 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47


120 Adriana Ramos De Mello & Michela Vechi Saviato   

Derecho y Género 2025, 2(2), pp. 102-125  https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47 

cobrado protagonismo en los últimos años, en sintonía con los aspectos revelados por el 

caso Alyne.  

En el SIDH, la Comisión Interamericana de Derechos Humanos (CIDH) define la violencia 

obstétrica como aquellas acciones u omisiones de los servicios de salud (públicos o privados) 

durante el embarazo, el parto y el puerperio, caracterizadas por un trato inhumano o 

discriminatorio, que genera daño físico, psíquico o moral (OEA/CIDH, 2019: 92). La 

jurisprudencia interamericana, a su vez, recientemente ha reafirmado que la mortalidad 

materna evitable, los malos tratos durante el parto y la falta de acceso a los servicios de salud 

reproductiva constituyen violaciones de derechos humanos que implican la responsabilidad 

estatal. 

En ese contexto, merece especial atención el caso Brítez Arce y otros vs. Argentina (Corte 

Interamericana de Derechos Humanos, 2022), el primer juicio de la Corte Interamericana en 

reconocer expresamente la violencia obstétrica como una forma de violencia de género. En 

esa sentencia, la CIDH declaró al Estado argentino responsable por la muerte de Cristina 

Brítez Arce, fallecida en 1992, a consecuencia de una atención obstétrica negligente por violar 

los derechos a la vida, a la integridad personal y a la salud previstos en la Convención 

Americana y en relación con el deber estatal de garantizar y la ausencia discriminación. La 

decisión, al emplear el término “violencia obstétrica”, consolidó en el ámbito regional la 

comprensión de que los abusos y las negligencias sufridos por las mujeres durante el 

embarazo, el parto y el posparto configuran violaciones de los derechos humanos y de la 

Convención de Belém do Pará. Se exigió de los Estados medidas positivas de prevención, de 

investigación y de erradicación de esa forma de violencia. En la fundamentación, la CIDH 

enfatizó que dichas violaciones no son consecuencia de factores biológicos aislados o de 

“casos fortuitos”, sino de factores institucionales, culturales y estructurales profundamente 

arraigados. Se hizo eco, así, de la idea de que es necesario considerar el sistema obstétrico 

como un todo complejo en el que interactúan políticas públicas, la formación profesional, 

los valores culturales (incluidos los prejuicios) y los mecanismos de rendición de cuentas.  

Otros precedentes interamericanos son relevantes para este tema. Como el caso Manuela y 

otros vs. El Salvador, de 2021, ante la CIDH, en el que Manuela, una mujer joven en situación 

de pobreza rural, sufrió una urgencia obstétrica (un nacimiento prematuro de un feto 

muerto), en 2008, y fue injustamente acusada de aborto ilegal (práctica criminalizada en El 

Salvador). Fue contenida en la cama del hospital, sometida a malos tratos y posteriormente 

condenada a una larga pena de prisión. Falleció bajo la custodia del Estado por falta de un 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47


 El caso Alyne Pimentel 121 

 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47  Derecho y Género 2025, 2(2), pp. 102-125 

tratamiento adecuado para un cáncer. La CIDH expuso la intersección entre discriminación 

de género, la criminalización de la pobreza y la violencia institucional. Subrayó que los 

estereotipos de género y los prejuicios socioeconómicos inundaron la actuación de las 

autoridades salvadoreñas (comenzando con por la suposición de la culpabilidad de Manuela 

por su condición humilde) y que tales sesgos estructurales culminaron en violencia obstétrica 

institucional. Es decir, en la negación cruel de la asistencia obstétrica de urgencia seguida de 

un castigo indebido.  

También el caso de Beatriz y otros vs. El Salvador (sentencia de 2023, publicada el 20 de 

diciembre de 2024), en el que Beatriz, una joven salvadoreña, pobre y con graves problemas 

de salud (era portadora de lupus eritematoso sistémico), en 2013 quedó embarazada de un 

feto anencefálico. Un embarazo de altísimo riesgo, en el que el feto no tendría ninguna 

posibilidad de sobrevivir y continuar con el embarazo ponía en riesgo su vida y su salud. Se 

le rechazó el aborto terapéutico, debido a la prohibición absoluta del aborto en El Salvador, 

Beatriz sufrió meses de agonía física y mental y tuvo el parto provocado por cesárea 

solamente cuando ya se encontraba en un estado crítico. Falleció algunos años después 

debido a las complicaciones derivadas de todo el proceso. Al negarle a Beatriz un tratamiento 

oportuno y adecuado, las autoridades la sometieron a un sufrimiento innecesario y 

discriminatorio, violaron la obligación de garantizarle una atención de salud reproductiva 

compatible con la dignidad humana. 

Al comparar el caso Alyne Pimentel con esas sentencias interamericanas, se observan tanto 

convergencias como particularidades importantes. Entre las convergencias es posible 

mencionar que, en todos los casos, las víctimas fueron mujeres en situación de vulnerabilidad, 

ya sea por la raza, la pobreza, el estatus social o la condición de salud. Todas sufrieron 

violaciones de sus derechos fundamentales relacionadas con el ciclo de la gestación y el 

puerperio. Las decisiones enfatizaron, cada una a su manera, que estos no fueron “incidentes 

aislados” ni errores puntuales, sino manifestaciones de los patrones estructurales de 

discriminación y de omisión del Estado. Al igual que en el caso Alyne, el Comité evidenció 

un patrón sistemático de racismo y de sexismo en los servicios de salud brasileños. En los 

casos de Brítez Arce y Beatriz, la CIDH reconoció que las muertes maternas derivaron de 

errores sistemáticos, ya sea en la calidad de la atención hospitalaria, en la ausencia de 

protocolos o en la falta de las respuestas judiciales diligentes, imputables al Estado. En el 

caso de Manuela, quedó claro que los estereotipos de género y los prejuicios 

(respectivamente, la criminalización de la mujer pobre considerada una “mala madre” en el 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47


122 Adriana Ramos De Mello & Michela Vechi Saviato   

Derecho y Género 2025, 2(2), pp. 102-125  https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47 

caso salvadoreño y las suposiciones paternalistas sobre la capacidad reproductiva en el caso 

boliviano) condicionaron la actuación de las instituciones, violando los deberes de cuidado y 

del respeto a la autonomía. Todas las sentencias, por lo tanto, refuerzan la centralidad de una 

perspectiva interseccional: las autoridades sanitarias y judiciales necesitan considerar los 

múltiples ejes de subordinación que agravan la vulnerabilidad de las mujeres (como la raza, 

la clase, el origen rural o las características de salud) para evitar perpetuar estas injusticias. La 

convergencia entre los casos Alyne Pimentel y los interamericanos indica que las muertes y 

los daños son maternos evitables y que junto al maltrato en el parto son resultado de las 

estructuras (patriarcales, racistas y clasistas) que generan tratos diferenciales y que erosionan 

la autonomía reproductiva. Sueli Carneiro (2023b: 65) califica este patrón como el 

“dispositivo de racialidad” que devalúa el cuerpo y el dolor de las mujeres negras, que reduce 

la capacidad de respuesta del sistema y naturaliza los desenlaces letales. Desde una 

perspectiva interamericana, eso se traduce en deberes positivos de: (i) reconocer la violencia 

obstétrica como violencia de género; (ii) eliminar los estereotipos y los sesgos raciales en la 

atención; (iii) garantizar el sentimiento libre e informado; (iv) asegurar la adecuación 

intercultural de la atención (idioma, prácticas, posición y lugar del parto); (v) regular el sector 

privado; y (vi) monitorizar y reparar con un enfoque interseccional. A partir del caso Alyne 

Pimentel y de los precedentes analizados, la debida diligencia reforzada en salud materna es 

hoy un parámetro normativo y que opera en la región (OEA/CIDH, 2017 y 2019). 

A pesar de esas particularidades, se puede discernir un núcleo común que debe orientar el 

sistema de justicia: todas las decisiones convergen en la idea de que la garantía efectiva de los 

derechos humanos de las mujeres, especialmente en el contexto de la salud materna y 

reproductiva, exige reconocer y combatir las estructuras de poder discriminatorias 

(patriarcado, racismo, clasismo) que tradicionalmente han puesto en riesgo a esas mujeres y 

han silenciado su sufrimiento. Esta comprensión holística, jurídica y socialmente constituye 

genuinamente el núcleo del enfoque interseccional de los derechos humanos. 

6. Conclusiones 

El examen del caso Alyne Pimentel y la jurisprudencia interamericana nos permite afirmar 

que la violencia obstétrica, comprendida como violencia de género, constituye una violación 

de los derechos humanos que produce y reproduce las jerarquías de género, de raza, de clase 

y de etnia. El “dispositivo de racialidad”, propuesto por Sueli Carneiro (2023b), revela la lógica 

mediante la cual se devalúan sistemáticamente los cuerpos y el dolor de las mujeres negras. 

Explica la mayor incidencia de muertes y de daños evitables y la recurrente negación de los 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47


 El caso Alyne Pimentel 123 

 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47  Derecho y Género 2025, 2(2), pp. 102-125 

cuidados oportunos y adecuados. Al mismo tiempo, la perspectiva comunitaria evidencia la 

continuidad entre el cuerpo y el territorio. Expone que las mujeres indígenas se enfrentan a 

una doble subalternización: el entronque patriarcal y la adecuación intercultural de la atención 

sanitaria como una obligación estatal, no una concesión.  

Desde una perspectiva normativa, la decisión referente al caso Alyne Pimentel y las 

decisiones de la CIDH convergen en el reconocimiento de los deberes positivos: prevenir, 

investigar, sancionar y reparar con la debida diligencia reforzada. Ello implica garantizar el 

consentimiento libre e informado, eliminar los estereotipos (de género y raciales), formar a 

profesionales con un enfoque antidiscriminatorio e interseccional y asegurar la adecuación 

intercultural (idioma, prácticas, posición y lugar del parto). Desde una perspectiva jurídico-

procesal, se requiere la aplicación de los Protocolos del Consejo Nacional de Justicia (de 

perspectivas de género y raciales) y el rechazo activo de los estereotipos judiciales, de manera 

que la aparente neutralidad, históricamente ciega en relación con el género, la raza y el 

territorio, debe dar paso a una interseccionalidad hermenéutica, sin la cual se perpetúa la 

injusticia reproductiva. La jurisprudencia interamericana proporciona los principios y los 

parámetros de rendición de cuentas que deberían orientar la actuación administrativa, 

legislativa y judicial. 

El reconocimiento de la interseccionalidad como método e integrar la perspectiva 

comunitaria como horizonte de transformación no es un recurso teórico, sino una condición 

de posibilidad para concretar la igualdad material y la dignidad reproductiva. La promesa 

constitucional de que “la salud es un derecho de todos y un deber del Estado” solo se cumple 

cuando el embarazo y el parto dejan de ser zonas de situarse en la excepcionalidad para las 

mujeres negras, pobres e indígenas. 

7. Referencias bibliográficas 

Akotirene, Carla (2018). O que é interseccionalidade? Letramento; Justificando. 

Alencar, José de (2022). Iracema. Principis. 

Anjos, Augusto dos (1996). Antologia poética de Augusto dos Anjos. Ediouro. 

Assis, Machado de (1971). Obra completa. A. Coutinho (ed.). Aguilar. 

Bento, Cida (2022). O pacto da branquitude. Companhia das Letras. 

Cabnal, Lorena (2010). Acercamiento a la construcción del pensamiento epistémico de las mujeres 
indígenas feministas comunitarias de Abya Yala. En ACSUR-Las Segovias (org.) Feminismos diversos: el 
feminismo comunitario, (pp. 10-25), ACSUR-Las Segovias. 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47


124 Adriana Ramos De Mello & Michela Vechi Saviato   

Derecho y Género 2025, 2(2), pp. 102-125  https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47 

Carneiro, Sueli (2003). Mulheres em movimento. Estudos Avançados, 17(49), 117-133. 

Carneiro, Sueli (2023a). Enegrecendo o feminismo: a situação da mulher negra na América Latina. 
En As mulheres e a violação dos direitos humanos, CEDEF. 

Carneiro, Sueli (2023b). Dispositivo de racialidade: a construção do outro como não ser como dispositivo do ser. 
Zahar. 

Catoia, Cinthia de Cassia, Severi, Fabiana Cristina y Firmino, Inara Flora Cipriano (2020). Caso 
“Alyne Pimentel”: violência de gênero e interseccionalidades. Revista Estudos Feministas, 28(1), e60361. 

Crenshaw, Kimberlé (1989). Demarginalizing the intersection of race and sex: a black feminist 
critique of antidiscrimination doctrine, feminist theory and antiracist politics. University of Chicago Legal 
Forum, 1989(1), 139-167. 

Crenshaw, Kimberlé (2002). Documento para o encontro de especialistas em aspectos da 
discriminação racial relativos ao gênero. Revista Estudos Feministas, 10(1), 171-188. 

Davis, Dána-Ain (2019). Obstetric racism: the racial politics of pregnancy, labor, and birthing. Medical 
Anthropology, 38(7), 560-573. 

d'Orsi, E., Brüggemann, O.M., Diniz, C.S.G., Aguiar, J.M.D., Gusman, C.R., Torres, J.A., y 
Domingues, R.M.S.M. (2014). Desigualdades sociais e satisfação das mulheres com o atendimento ao 
parto no Brasil: estudo nacional de base hospitalar. Cadernos de Saúde Pública, 30(Suppl 1), S154-S168. 
https://doi.org/10.1590/0102-311X00087813  

Diniz, Carmen Simone Grilo et al. (2015). Violência obstétrica como questão para a saúde pública no 
Brasil: origens, definições, tipologia, impactos sobre a saúde materna, e propostas para sua prevenção. 
Revista Brasileira de Crescimento e Desenvolvimento Humano, 25(3), 377-384. 

Fundação Oswaldo Cruz (2024). Instituto Nacional de Saúde da Mulher, da Criança e do Adolescente Fernandes 
Figueira. Portal de Boas Práticas em Saúde da Mulher, da Criança e do Adolescente. Fiocruz. 

Gonzalez, Leli (1984). Racismo e sexismo na cultura brasileira. Ciências Sociais Hoje, 2, 223-244. 

Hill Collins, Patricia (2019). Pensamento feminista negro: conhecimento, consciência e a política do empoderamento. 
Eneida de Souza (trad.). Boitempo. 

Leal, Maria do Carmo et al. (2014). Intervenções obstétricas durante o trabalho de parto e parto em 
mulheres brasileiras de risco habitual. Cadernos de Saúde Pública, 30(Suppl), S17-S32. 

Leal, Maria do Carmo et al. (2017). A cor da dor: iniquidades raciais na atenção pré-natal e ao parto 
no Brasil. Cadernos de Saúde Pública, 33(Suppl 1), e00078816. 

Leal, Maria do Carmo y Gama, Silvana Granado Nogueira da (2014). Nascer no Brasil. Cadernos de 
Saúde Pública, 30(Supl. 1), S5. 

Leal, Maria do Carmo et al. (2024). Nascer no Brasil 2 – Pesquisa Nacional sobre Perda Fetal, Parto 
e Nascimento: Retratos do Parto e Nascimento no Estado do Rio de Janeiro. Revista de Saúde Pública 
(USP). 

Lugones, María (2014). Rumo a um feminismo decolonial. Revista Estudos Feministas, 22(3), 935-952. 

Lugones, María (2020). Colonialidade e gênero. En Heloisa Buarque de Hollanda (coord.) Pensamento 
feminista hoje: perspectivas decoloniais, (pp. 52-83), Bazar do Tempo. 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47
https://doi.org/10.1590/0102-311X00087813


 El caso Alyne Pimentel 125 

 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47  Derecho y Género 2025, 2(2), pp. 102-125 

Martins, Alaerte Leandro (2006). Mortalidade materna de mulheres negras no Brasil. Cadernos de Saúde 
Pública, 22(11), 2473-2479. 

Mello, Adriana Ramos de; Paiva, Lívia y Sento-Sé, Isadora (2024). “Se ficar gritando, vai ter o filho sozinha”: 
A violência obstétrica à luz do Direito brasileiro e do Sistema Interamericano de proteção de direitos humanos. 
NUPEGRE/EMERJ. 

Mello, Adriana Ramos de; Sento-Sé, Isadora Vianna y Paiva, Lívia de Meira Lima (2025). A violência 
obstétrica no Poder Judiciário brasileiro: da (in)visibilidade à violação ao princípio da dignidade da 
pessoa humana. Suprema – Revista de Estudos Constitucionais, 5(1), 455-487. 

Ministério da Saúde (2023a). Pesquisa nascer no Brasil – 2: mortalidade materna de mulheres negras no contexto 
do SUS. Notícia Gov.br. 

Ministério da Saúde (2023b). Morte de mães negras é duas vezes maior que de brancas, aponta pesquisa. 
Ministério da Saúde. 

Nunes, Ana Beatriz Cruz (2022). Violência obstétrica – análise jurisprudencial no TJ/SP. Juruá. 

Organização dos Estados Americanos (OEA) (2017). Las mujeres indígenas y sus derechos humanos en las 
Américas. OEA. 

Organização dos Estados Americanos (OEA) (2019). Violencia y discriminación contra mujeres, niñas y 
adolescentes: buenas prácticas y desafios en América Latina y en el Caribe. OEA. 

Organização Mundial da Saúde – OMS (2014). Prevenção e eliminação de abusos, desrespeito e maus-tratos 
durante o parto em instituições de saúde. OMS. 

Paiva, Lívia de Meira Lima; Mello, Adriana Ramos y Sento-Sé, Isadora Vianna (2024). A violência 
obstétrica no Sistema Interamericano de Direitos Humanos: conceituação, barreiras e deveres dos 
Estados-partes. Confluências, 26(3). 

Paredes, Julieta (2019). Hilando fino desde el feminismo comunitario. Mujeres Creando Comunidad. 

Quattrocchi, P. (2020). Epílogo. Violencia obstétrica, desde América Latina até Europa: similitudes 
e diferenças em el debate atual. En P. Quattrocchi y N. Magnone (comp.) Violencia obstétrica em América 
Latina: conceptualización, experiencias, medición y estratégias, (pp. 195-201), De la UNLa, Universidad 
Nacional de Lanús. 

Quijano, Aníbal (2005). Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. En Edgardo 
Lander (coord.) A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais – perspectivas latino-americanas, (pp. 
117-142), CLACSO. 

Ribeiro Carneiro, Maria Elizabeth (2017). Corpos negros em exposição no museu imaginário da 
nação: em busca de novos enquadramentos. En Cristina Stevens, Susane Oliveira, Valeska Zanello, 
Edlene Silva y Cristiane Poretela (coord.) Mulheres e violências: interseccionalidades, (pp. 226-242), 
Technopolitik. 

Santana, Ariane Teixeira de; Couto, Telmara Menezes y Lima, Keury Thaisana Rodrigues dos Santos 
(2024). Racismo obstétrico, um debate em construção no Brasil: percepções de mulheres negras sobre 
a violência obstétrica. Ciência & Saúde Coletiva, 29(9), e09952023. 

Segato, Rita (2025). As estruturas elementares da violência. Bazar do Tempo. 

Senado Federal (2018). Fazendeiros tentaram impedir aprovação da Lei do Ventre Livre. Senado Notícias. 

Truth, Sojouner (2020). “E eu não sou uma mulher”? Carla Cardoso (trad.). Imã Editorial. 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.47

