
Universitat Autònoma de Barcelona  Derecho y Género 2025, 2(2) 
eISSN 2938-9119  177-182 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.35  Derecho y Género 2025, 2(2), pp. 177-182 

DESPATRIARCALIZAR EL PARENTESCO Y LA FILIACIÓN: 

UNA PROPUESTA JURÍDICA FEMINISTA BASADA EN LOS 

CUIDADOS 

RESEÑA 

ESTEVE ALGUACIL, LAURA (2024). FAMILIAS 

RECONSTITUIDAS Y FORMAS DE PARENTALIDAD. UN 

ESTUDIO JURÍDICO COMPARADO PARA REDEFINIR LOS 

LAZOS FAMILIARES. ARANZADI. 

 

Ruth Mestre i Mestre 
Profesora titular de Filosofía del Derecho 
Universitat de València 
https://orcid.org/0000-0001-8886-0758 
ruth.mestre@uv.es 
 

 
Recepción: 28/09/2025 

Aceptación: 30/09/2025 
 

 

Beatriz Bejarano (2021) reseña el libro Pepa Guindilla (Ana Campoy, 2021) señalando:  

…por si todavía fuera necesario normalizar otro tipo de familias que no son, digamos, 

estructuralmente típicas («familias de diferentes tamaños»), la creadora de Pepa, Ana Campoy, 

lo hace de forma maravillosa a través de la protagonista y su mejor amiga, Bárbara: ambas 

familias muestran padres que se han separado y que han formado nuevas parejas, familias en 

las que sus miembros ya no son solo padre + madre + hijos, sino que también incluyen 

padrastros, madrastras (que están lejos de ser «el malo o la mala de la historia», por cierto), 

medio-hermanos, abuelas por adopción y mascotas con bigotes. 

Que los libros infantiles estén mostrando (normalizando) ‘familias de diferentes tamaños’ 

nos indica que esa es la realidad de muchas criaturas; una realidad social que desborda las 

categorías jurídicas tradicionales todavía ancladas en una concepción normativa, rígida y 

patriarcal del parentesco y la filiación. El libro de Laura Esteve Alguacil se sitúa en ese cruce: 

entre una práctica social que multiplica las formas de crianza, convivencia y 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.35
https://orcid.org/0000-0001-8886-0758
mailto:ruth.mestre@uv.es


178 Ruth Mestre i Mestre  

Derecho y Género 2025, 2(2), pp. 177-182  https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.35 

corresponsabilidad, y un orden jurídico que sigue reconociendo, protegiendo y privilegiando 

un único modelo: la familia nuclear biológica heterosexual. 

El libro ofrece un diagnóstico crítico de ese desajuste acompañado de una propuesta normativa 

articulada que está orientada a redefinir los lazos familiares poniendo el cuidado en el centro. 

En ese sentido, se une a una larga tradición feminista de politizar la reproducción y el 

parentesco y mostrar que lo privado, lejos de ser sólo personal, es político. Por otro lado, 

Esteve asume que el Derecho no es mero reflejo de la sociedad, sino una tecnología de poder 

que puede frenar, encauzar, acelerar o amplificar los procesos sociales. Así, construye una 

propuesta que no se limita a adaptar el Derecho al cambio social, sino que lo impulsa. Y, en 

diálogo con la tradición de la sociología jurídica feminista, afirma que reconocer 

jurídicamente los vínculos no normativos de cuidado es una forma de despatriarcalizar el 

parentesco.  

1. Durante décadas, la sociología jurídica se ha ocupado de la relación bidireccional entre 

cambio social y cambio jurídico, entendiendo por cambio social un cambio en la sociedad como 

tal: en sus instituciones, en los roles y asignaciones de estatus, en las ideologías aceptadas, los 

valores, las variaciones generalizadas de conducta o de valores. En ese cambio social es 

evidente que el feminismo ha jugado un papel fundamental, tanto como movimiento 

político-social como en su vertiente teórica. Para Katharine T. Bartlett (1999), la aportación 

más significativa de la teoría feminista al Derecho civil ha sido la de someter a examen las 

instituciones del Derecho de familia que apuntalan el orden de subrodiscriminación de 

género, y proponer modificaciones jurídicas que contribuyesen a un cambio social. Se ha 

peleado por el derecho al divorcio, por el fin de la impunidad de la violencia machista en 

pareja y de la violencia en sí; se ha peleado por los derechos sexuales y los derechos 

reproductivos; se ha denunciado, en fin, que la ideología de la dicotomía público/ privado 

ha permitido “al estado lavarse las manos de cualquier responsabilidad en lo que ocurre en 

el ámbito privado”, despolitizando las desventajas que esa división genera también en lo 

público a “los desaventajados en lo privado” (Nicola Lacey 1998, 77). El libro de Laura 

Esteve se centra en la filiación y el parentesco como una de esas instituciones del Derecho 

civil que naturalizan la diferencia sexual y organizan las relaciones sociales, incluida la 

subordinación de las mujeres. Y es así porque despoja al cuidado de toda relevancia y 

establece como base para las relaciones una idea de derechos muy próxima a la de 

prerrogativa de algunos sujetos. Pero, ¿qué ocurriría si pusiésemos las prácticas cotidianas de 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.35


 Reseña  179 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.35  Derecho y Género 2025, 2(2), pp. 177-182 

cuidados en el centro de la relación y la regulación en el derecho de familia, en nuestra 

comprensión del parentesco y la filiación?  

2. Precisamente la discusión en torno al parentesco nos proporcionó una herramienta 

analítica clave para analizar el patriarcado. En The traffic in women (1975) un texto en el que 

discutía la visión del parentesco de Levy-Strauss, Gayle Rubin introdujo (formuló) el 

concepto de sistema sexo/género para designar la serie de disposiciones por las cuales una 

sociedad transforma la sexualidad en un producto de la actividad humana. El concepto hace 

referencia a la distinción entre la capacidad y la necesidad humana de crear un mundo sexual 

y las formas empíricamente opresivas en que se organizan esos mundos sexuados. En ese y 

otros lugares (Rubin y Butler, 2011), Rubin reconoce el potencial de la teoría de Levy-Strauss 

cuando muestra que el parentesco es una estructura cultural y no biológica: una estructura 

social y política generada a partir del manejo del matrimonio y la descendencia. Aunque ve 

problemas en el enfoque de Levy-Strauss, aprovecha esa apertura para señalar que en las 

sociedades patriarcales las estructuras de parentesco sostienen el sistema de opresión hacia 

las mujeres y que, en tanto que cultural, el parentesco podría ser pensado de otras formas. 

Podría no basarse en el intercambio de mujeres, ni en la heterosexualidad, ni en la 

subordinación femenina. Podría basarse en el cuidado, dice Esteve.  

En este medio siglo, la Antropología feminista ha contribuido a la desestabilización de las 

categorías clásicas que explicaban el parentesco como un sistema biológico y normativo, 

anclado en la reproducción heterosexual, la filiación patrilineal (principalemnte) y la 

institución del matrimonio. Pensar el parentesco como una construcción cultural, política y 

de género ha permitido poner de manifiesto que la relación entre género y poder que expresa 

el parentesco produce una estructura compleja de sostén de las desigualdades de género en 

la familia. Señalándolo como un dispositivo de poder, antropólogas como Rubin o Moore 

(1996), e historiadoras como Joan Scott (2005), han contribuido a desnaturalizar el parentesco 

y deslegitimar los discursos e instituciones que naturalizan la diferencia sexual, las relaciones 

sociales y la subordinación de las mujeres. Para la teoría feminista está claro, pues, que familia, 

filiación y parentesco son dispositivos de regulación simbólica y jurídica que utiliza el poder 

patriarcal para la distribución desigual del reconocimiento y los cuidados.  

3. En otros lugares (Mestre i Mestre, 2023) he afirmado que la familia heterosexual 

monógama y nuclear encaja a la perfección en el sistema político y económico impulsado por 

la modernidad capitalista: papá trabaja, mamá está en casa y los niños crecen felices… Al 

presentarse como lo normal y normativo, esta ciudadanía sexuada y binaria 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.35


180 Ruth Mestre i Mestre  

Derecho y Género 2025, 2(2), pp. 177-182  https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.35 

(cisheteropatriarcal) es capaz de perpetuarse: las criaturas aprenden que el código de género 

binario y la heteronorma son normales y normativos. Como ese proceso de subordinación 

de la reproducción a la producción, de las mujeres a los varones, de la vida al capital, y de lo 

privado a lo público se ha ido renovando, transformando y “reeditando” hasta nuestros días 

(vid. Heidi Hartmann 1980; Cinzia Arruzza, Tithi Battacharya y Nancy Fraser, 2019), la teoría 

política y la economía feministas llevan años proponiendo un modelo opuesto de ciudadanía 

que pone en el centro los cuidados. Para Blanca Rodríguez Ruiz (2010), el punto de referencia 

de esta cuidadanía es la persona real en su experiencia cotidiana, en el contexto de sus múltiples 

relaciones sociales. Así, “renunciando a presunciones y a visiones estereotipadas, que sitúan 

a los colectivos que mejor encajan en el estereotipo modelo en una situación de ventaja sobre 

otros”, el estado abraza a las personas reales, y sitúa el derecho al servicio de la vida y el 

cuidado.  

4. Familias reconstituidas y formas de parentalidad aterriza estos planteamientos teóricos en el 

derecho civil español para hacer una propuesta que nos lleve de la familia nuclear al 

parentesco plural basado en el cuidado. La incorporación del cuidado como base del vínculo 

de filiación supone un giro fundamental al dejar de construir la relación jurídica en el “hecho 

natural” de la procreación. En efecto, si aceptamos que no hay una familia “natural” sino una 

multiplicidad de arreglos posibles, imbricados en relaciones de género, clase y sexualidad, y 

que esos arreglos están sujetos a disputa e intervención política feminista, podemos situar el 

cuidado –la responsabilidad, convivencia, afecto y sostenimiento vital– en el centro de la 

legitimidad de los vínculos parentales1. Desde esta perspectiva, el trabajo de Esteve es 

maravillosamente desestabilizador, porque se atreve a interrogar al derecho desde las 

prácticas reales de las familias reconstituidas que surgen tras separaciones, nuevos 

emparejamientos, hijos de distintas relaciones y múltiples adultos implicados en el cuidado 

de las criaturas.  

5. El eje central de la propuesta, inspirada en el derecho comparado, es el reconocimiento 

jurídico del adulto afín: la persona que, sin ser progenitora biológica ni adoptiva, ejerce 

funciones parentales efectivas (educa, cuida, sostiene afectiva y económicamente) en una 

familia. En lugar de reforzar el modelo dual (padre-madre), Esteve propone reconocer a más 

de dos referentes parentales, principalmente mediante tres mecanismos jurídicos: un estatuto 

 

1 A finales de los 80, K.T. Bartlett (1998) señalaba, en relación con las disputas por la patria potestad en casos de divorcio, 
que en lugar de enfocar la parentalidad como un problema de derechos individuales de los padres, fomentando una 
parentalidad posesiva, deberíamos buscar fórmulas jurídicas que fomentaran una parentalidad basada en la responsabilidad 
y la generosidad.  

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.35


 Reseña  181 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.35  Derecho y Género 2025, 2(2), pp. 177-182 

del adulto afín que reconozca la relación socioafectiva; la delegación de responsabilidades 

parentales por parte del progenitor; y, de forma más estable, una adopción aditiva que 

complementa la filiación existente, abriendo paso a formas de multiparentalidad legal. Lejos 

de ser propuestas meramente técnicas, estas figuras plantean una redistribución de los 

cuidados, una ruptura con la filiación exclusiva, y un reconocimiento del afecto como hecho 

jurídico: la parentalidad funcional y la multiparentalidad permiten proteger y legitimar las 

diversas formas en que hoy se producen los lazos afectivos y de crianza.  

6. Familias reconstituidas y formas de parentalidad es un libro indispensable para repensar el 

parentesco en clave feminista. Muestra que otra forma de regular el parentesco es posible, 

colocando en el centro las relaciones reales y no las ficciones legales.  

Precisamente ahora que la reacción conservadora utiliza el discurso de la “familia tradicional” 

como trinchera ideológica, este libro nos ofrece herramientas conceptuales y normativas para 

defender la pluralidad familiar como derecho, no como excepción, y para poner el derecho 

al servicio de la vida vivida, de los cuidados compartidos y de los vínculos que sostienen. 

7. Y eso, en el terreno del derecho de familia, es una pequeña revolución. 

Bibliografía 

Arruza, Cinzia, Bhattacharya, Tithi, & Fraser, Nancy (2019). Manifiesto de un feminismo para el 99%. 
Herder. 

Barrère, María (2008). Iusfeminismo y derecho antidiscriminatorio: hacia la igualdad por la 
discriminación. En Rosa Mestre (Coord.), Mujeres, derechos y ciudadanías (pp. [PÁG.]). Tirant lo Blanch. 

Bartlett, Katharine T. (1988). Re-expressing parenthood. Yale Law Journal, 98(2), 293–340. 
https://doi.org/10.2307/796703   

Bartlett, Katharine T. (1999). Feminism and family law. Family Law Quarterly, 33(3), 475–500. 

Bejarano del Palacio, Beatriz (2021). Pepa Guindilla, narrativa infantil. Revista Babar. (s.f.) 

Hartmann, Heidi (1980). Capitalismo, patriarcado y segregación de los empleos por sexos. En Zillah 
Einsistein (Ed.), Patriarcado capitalista y feminismo socialista (pp. 253–294). Siglo XXI.  

Lacey, Nicola (1998). Unspeakable subjects: Feminist essays in legal and social theory. Hart Publishing. 

Mestre i Mestre, Ruth M. (2023). Con faldas y a lo loco. Cuadernos Electrónicos de Filosofía del Derecho, 
(49), 839-849. https://doi.org/10.7203/CEFD.49.26366  

Moore, Henrietta L. (1996). Antropología y feminismo. Cátedra. 

Pérez-Orozco, Amaya (2019). Subversión feminista de la economía: Sobre el conflicto capital-vida. Traficantes 
de Sueños. 

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.35
https://doi.org/10.2307/796703
https://doi.org/10.7203/CEFD.49.26366


182 Ruth Mestre i Mestre  

Derecho y Género 2025, 2(2), pp. 177-182  https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.35 

Rodríguez Ruiz, Blanca (2010). Hacia un estado post-patriarcal: Feminismo y ciudadanía. Revista de 
Estudios Políticos, 149, 87–122.  

Rubin, Gayle (2011). The traffic in women: Notes on the ‘political economy’ of sex (1975). En Gayle 
Rubin, Deviations: A Gayle Rubin Reader (pp. 33–65). Duke University Press. 

Rubin, Gayle, & Butler, Judith (2011). Sexual Traffic: Interview with Gayle Rubin by Judith Butler 
(2005). En Gayle Rubin, Deviations: A Gayle Rubin Reader (pp. 276–309). Duke University Press. 
https://doi.org/10.1515/9780822394068-014  

Scott, Joan (2005). Política familiar feminista. Debate Feminista, 32, 37–51. 
https://doi.org/10.22201/cieg.2594066xe.2005.32  

https://doi.org/10.5565/rev/derechoygenero.35
https://doi.org/10.1515/9780822394068014
https://doi.org/10.22201/cieg.2594066xe.2005.32

